**ЭССЕ**

на тему: Старообрядчество в современной России

выполнила:

Суслова Татьяна Ивановна

учитель начальных классов

пос. Пересыпь

2018 г.

Оглавление

[**Введение** 3](#_Toc508473069)

[**Глава 1. История развития и становления старообрядческой культуры** 4](#_Toc508473070)

[**1.1. РУССКАЯ ЦЕРКОВЬ ДО XVII ВЕКА** 4](#_Toc508473071)

[**1.2. РЕФОРМЫ ПРИВЕДШИЕ К НАЧАЛУ РАСКОЛА И ГОНЕНИЕЮ СТАРООБРЯДЦЕВ** 5](#_Toc508473072)

[**Глава 2. Старообрядчество в современном мире** 7](#_Toc508473073)

[**Заключение** 8](#_Toc508473074)

[**Список литературы** 9](#_Toc508473075)

**Введение**

Россия имеет собственные вековые традиции демократического устроения, что связано со старообрядческой соборностью как формой консервативной демократии. Сама организация Русской православной старообрядческой церкви (РПСЦ) является соборной и прозрачной, с максимальным участием мирян в жизни церкви и приходов. Все должности являются выборными. Старообрядчество показывает пример возможной автономной самоорганизации без помощи и контроля государства, западных влияний в сторону формирования свободного общества с традиционными ценностями. Оно демонстрирует тягу людей к солидарности, ценность духовной жизни, истории. Интерес современного человека сейчас все чаще просыпается к религиозной культуре, поэтому я решила что эта тема более интересна, так как старообрядчество сыграло немаловажную роль в становлении современной России.

**Глава 1. История развития и становления старообрядческой культуры**

**1.1. РУССКАЯ ЦЕРКОВЬ ДО XVII ВЕКА**

В 988 году произошло важное событие в истории нашего государства - крещение Руси. Русская православная церковь после в течение многих сотен лет (600 лет) укреплялась, расширялась и процветала находясь в единстве со всем христианским миром.

Истинное Христианство на Руси, служило основой и фундаментом власти. Даже папский престол и тот, не смог подчинить себе русскую церковь. Не стоит забывать, что и попытки внести хаос и еретическое искажение, такие как: «стригольников» и «жидовствующих», которые возникли в XIV-XV вв. в Новгороде, в истинное христианское учение не увенчались успехом. Эти нападки с их стороны только сильнее сплотили русский народ в единстве православной веры.

Изначально управление русской церковью находилось в Киеве во главе с митрополитом. Греки - первые митрополиты на Руси. Они присылались из ‹‹колыбели›› православной культуры - Константинополя, гречискими патриархами. Уже позднее, на Руси, митрополитов избирали собором русского духовенства и ездили в Константинополь для принятия хиротонии от греческого патриарха. Вскоре, пребывание митрополита было перенаправлено во Владимир, т.к. Киев был разорён татарами в 1240 году. А через некоторое время и вовсе, митрополитская кафедра, была перенесена в Москву.

С 1448 года митрополиты стали избираться без утверждения и хиротонии византийского патриарха, т.е. русская церковь приобрела независимость от греческой.

Такие перемены весьма повлияли на единство русской митрополии. При приобретении независимости, русская митрополия разделилась на две части: одна - управляла северо-восточной частью России *(церковь крупнейшего и сильнейшего независимого государства, которая всеми силами сохраняла чистоту православия)*, другая - юго-западным краем *(вскоре она попала под католическое влияние.*

В 1551 году в Москве состоялся собор «Стоглавый» подтвердил правильность старых церковных книг, указав только на незначительные погрешности в знаках препинания и на некоторые описки, а также привел к единству уставы и наложил строгие церковные наказания на тех, кто нарушает правила святых апостолов, противится совершению службы по церковному уставу и нарушает обряды и предания св. церкви.

**1.2. РЕФОРМЫ ПРИВЕДШИЕ К НАЧАЛУ РАСКОЛА И ГОНЕНИЕЮ СТАРООБРЯДЦЕВ**

В русской церкви, с приходом патриарха Никона, стали происходить нововведения, включавшие в себя новые обряды, новые богослужебные книги и другие новшества, т.е. всё происходило самовольно, без одобрения собора, что и послужило в скором времени причиной раскола церкви. Те, кто последовали за ним стали называть новообрядцами *(люди новой веры)*. Используя власть, последователи провозгласили свою церковь православной, а своих противников - «раскольниками». Им было удобно, чтобы на раскольников пала вся вина за церковный разлад, хотя на самом деле это были люди которые продолжали верить в то, что им было дано и чему они были верны, а это древние церковные обряды и предания. В связи с чем они по праву себя называли православными старообрядцами, людьми старой веры, истинными или древлеправославными христианами.

После вступления Никона на московский патриарший престол в 1652 году и задумал переделать русскую церковь на новый лад, что свелось к следующим церковным нововведениям:

1. Вместо двоеперстного крестного знамения, было введено троеперстие.

2. Имя Спасителя «Исус», в новых книгах было переделано на грецизированное «Иисус».

3. В старых книгах (*во время крещения, венчания и освящения храма)* - обхождение по солнцу, в новых же книгах - обхождение против солнца.

4. Вместо «сугубой» *(двойная)* аллилуйи, была введена «трегубая» *(тройная)* аллилуйя.

Эти изменения не могли не вызвать резкий отпор со стороны русских людей. Жестоким гонениям и казням подвергались русские люди, совесть которых не могла согласиться с церковными нововведениями и искажениями. Многие предпочитали умереть, чем предать веру своих отцов и дедов.

**Глава 2. Старообрядчество в современном мире**

Современные старообрядцы, оставаясь приверженцами «старины», оставили в прошлом локальную изолированность, стали более открытыми обществу. Сегодня, как и в прошлом, главной социальной задачей староверов является сохранение старообрядческих общин и уникальной культуры старообрядчества. Именно на это направляются усилия руководства старообрядческих согласий и общин, значительная часть их материальных ресурсов.

Несмотря на имеющуюся статистику Министерства юстиции, точное количество старообрядческих общин в РФ подсчитать трудно. В силу сложившейся традиции старообрядцы никогда не стремились к обязательной официальной регистрации существующих общин, к тому же многие сельские общины, особенно беспоповские, состоят из людей преклонного возраста, процедура регистрации для них затруднительна или вовсе не нужна, ибо не имеет непосредственного отношения к исповеданию веры. Рост общин и освещение новых храмов может стать началом возрождения старообрядчества только при условии развития полноценной приходской общиной жизни в них.

Одна из крупнейших ветвей современного русского старообрядчества — Русская Православная Старообрядческая Церковь, насчитывающая около миллиона прихожан, имеет два центра — в Москве и Браиле (Румыния)

Древлеправославная Поморская Церковь (ДПЦ) имеет на территории России более 200 общин, причем значительная часть общин не зарегистрирована. Централизованным, совещательным и координационным органом в современной России является Российский Совет ДПЦ. Общая численность старообрядцев в России, по приблизительной оценке, свыше 2 млн. чел. Среди них преобладают русские.

**Заключение**

Старообрядчество всегда было гонимо, оно никогда не отождествлялось с государством, не было государственной церковью, для него характерен дух нестяжательства и широкий внутренний демократизм. Даже в условиях гонений и исчезновения собственных священников староверы сохранили приходскую жизнь, поповцы с большими усилиями и трудностями обрели и сохранили священническую иерархию. В силу исторических обстоятельств в старообрядческой общине существует распределение обязанностей между верующими. Основным лицом всей административной и хозяйственной жизни староверской общины выступает староста и общинный совет, в функции которых не стремится вмешиваться священник. Руководство молитвенной и богослужебной практикой ведет уставщик. К нему обращается священник для того, чтобы уточнить уставные изменения службы на день. За музыкальную часть богослужения отвечает регент хора. Таким образом, за священником остаются только его сакрально-литургические функции, исповедание и исполнение треб.

**Список литературы**

1. Михайлова Н. Расколы: древние и новые//Москва. 1996..

2. Епископ Александр (Семенов Тян-Шанский). Православный Катехизис. 2-е изд.

3. Кириллов И. А. Третий Рим. Очерк исторического развития идеи русского мессианизма. М., 1996.

4. Флоровский Г. Пути русского богословия. Вильнюс,1991.

5. Энциклопедия «Аванта +» Религии мира, часть 2, издательство

6. Сайты Интернета:

http://etno.clow.ru/information/

http://www.kvest.com

http://www.wikipedia.org.ru/

http://staroobryadets.tamb.ru/